
Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 

 مجلة الأكاديمية الليبية بني وليد 

e-ISSN: 3104-3860 

Volume 2, Issue 1, 2026, Pages: 626-639 

Website: https://journals.labjournal.ly/index.php/Jlabw/index  

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 626 

 

Scientific Interpretation of the Holy Qur’an and the Stance of 

Sheikh Abu Mazireeq 

 

Wafaa Ali Mohammed Al-Ammari * 

Department of Interpretation and Hadith, Faculty of Sharia Sciences – Al-Khums, Libya 
*Email: Waalamari@elmergib.edu.ly         

 

 التفسير العلمـــــــي للقـــرآن الكريم ، وموقف الشيخ أبي مزيريق منه  

 

 * وفاء علي محمد العماري  
 ، ليبيا ، الخمسجامعة المرقب، كلية علوم الشريعة ، قسم التفسير والحديث 

 
Published: 10-02-2026 Accepted: 27-01-2026 Received: 29-11-2025 

Copyright: © 2026 by the authors. This article is an open-access 

article distributed under the terms and conditions of the Creative 

Commons Attribution (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).  
Abstract 

This study aims to examine the concept of scientific interpretation of the Holy Qur’an and to 

clarify its methodological foundations and scholarly regulations, highlighting the views of both 

proponents and opponents of this interpretive approach. It also explores the stance of Sheikh 

Abu Mazireeq toward scientific interpretation through analytical examples drawn from his 

exegesis Irshad al-Hayran ila Tawjihat al-Qur’an. 

The research adopts a descriptive-analytical method by reviewing relevant exegetical texts and 

comparing them with classical and modern scholarly perspectives. The findings indicate that 

Sheikh Abu Mazireeq adopts a moderate stance, rejecting the subjection of Qur’anic verses to 

changing scientific theories while permitting the use of established scientific facts to clarify 

cosmic verses in a manner that serves the Qur’an’s guiding purpose and demonstrates divine 

wisdom without exaggeration or distortion. 

The study concludes that scientific interpretation, when conducted in accordance with sound 

scholarly and linguistic principles, contributes to facilitating the understanding of the Qur’an 

in the modern age and highlights an aspect of its miraculous nature. 

 

Keywords: Scientific Interpretation – Holy Qur’an – Scientific Miracles – Qur’anic Exegesis 

– Sheikh Abu Mazireeq – Qur’anic Studies. 

 الملخص

هدف هذا البحث إلى دراسة مفهوم التفسير العلمي للقرآن الكريم، وبيان المنهج الذي يقوم عليه، مع عرض  

الضوابط التي وضعها العلماء لقبوله أو رفضه، وذلك في ضوء أقوال المجيزين والمانعين من هذا الاتجاه  

https://journals.labjournal.ly/index.php/Jlabw/index
mailto:Waalamari@elmergib.edu.ly


Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 627 

التفسيري. كما يسعى البحث إلى إبراز موقف الشيخ أبي مزيريق من التفسير العلمي من خلال تتبع نماذج  

القرآن، وتحليل منهجه في التعامل مع القضايا العلمية  تطبيقية من تفسيره إرشاد الحيران إلى توجيهات 

صفي التحليلي، من خلال استقراء والكونية الواردة في النص القرآني. وقد اعتمدت الدراسة على المنهج الو 

النصوص التفسيرية، ومقارنتها بأقوال العلماء في هذا المجال. وتوصل البحث إلى أن الشيخ أبي مزيريق  

يتبنى موقفًا وسطًا معتدلًا من التفسير العلمي، إذ يرفض إخضاع القرآن للنظريات العلمية المتغيرة، ويجيز  

ابتة في بيان دلالات الآيات الكونية بما يخدم مقصد الهداية وإظهار عظمة الاستفادة من الحقائق العلمية الث

الخالق، دون تكلف أو تحميل للنص القرآني ما لا يحتمله. كما خلصت الدراسة إلى أن التفسير العلمي إذا  

ديث،  التزم بضوابطه الشرعية واللغوية فإنه يسهم في تقريب معاني القرآن إلى أذهان الناس في العصر الح

 .ويبرز جانبًا من وجوه إعجازه

 

الشيخ أبي    –الضوابط التفسيرية    –الإعجاز العلمي    –القرآن الكريم   –التفسير العلمي    الكلمات المفتاحية:

 .الدراسات القرآنية –مزيريق  

   المقدمة:

الحمد لله نحمده و نستعينه ، ونصلي ونسلم على نبيه ورسوله محمد ، وآله وصحبه ، ونستفتح بالذي        

 هو خير .

 وبعد:     

قد وجد النص القرآني على يد بعض من تناولوه بالتفسير العلمي منهجاً يقف أمام النص القرآني وقفة          

تأملية متعلقة لاستنباط المعاني، والتنقيب عنها في حدود النص ، فقد وجد على أيدي آخرين منهجاً تأويليا  

،بل وصل الأمر بالبعض  إلي القول :  منطقتعسفياً  يغالي أحياناً في الاستنباط على أساس لا يخضع لأي 

" ، ومن هنا جاء تقسيم الذين تناولوا النص "بأن كثيراً من الآيات لا يفهم معناها إلا من درس العلوم الحديثة  

 القرآني بالتفسير العلمي في العصر الحديث إلى قسمين : معتدلين و مغا لين .

))إرشاد         تفســــــير  صــاحب  مزيريق،  أبـــو  الســـــلام   عبد  أحمــــــد  الجليــل  عــــــالمنا  أمـــا 

أردت معرفة موقفه من التفسير العلمي ،ذلك أنه أشار في مقدمته    الحيران  إلى توجيهات القرآن (( ،  فقد 

العلمي   التفسير  من  موقفه  على  التعرف  في  فرغبت   ، والآخرين  الأولين  علوم  على  مشتمل  القرآن  بأن 

البحث   التفسير ، فجعلت  الكرام في  تفسيره ، للإشادة بجهود علماء بلادنا  باستعراض بعض الأمثلة من 

 كالتالي: 

 

 المبحث الأول : التفسير العلمي المنهج والضوابط .

النوع من          الحديث ، وقد وقع هذا  العصر  التفسير في  ألوان  الكريم لون من  للقرآن  العلمي  التفسير 

في نظر أصحاب هذه   التفسير ، واتسع القول في احتواء القرآن كل العلوم ما كان منها وما يكون ،فالقر آن

الطريقة يشمل إلي جانب العلوم الدينية الاعتقادية والعملية ، سائر علوم الدنيا على اختلاف أنواعها ، وتعدد 

ألوانها ، إلا  أن هذا اللون من التفسير كان موضع أخذ ورد بين العلماء الأقدمين ، فمنهم من أيده وقال به ، 

ان أكثر رواجا وأعظم قبولا ًلدى المتأخرين ، فقد استشرى أمره في هذا  ومنهم من فنده ومنع منه ، وبينما ك

وراج لدى بعض المثقفين الذين لهم عناية بالعلوم ،وعناية بالقرآن الكريم ،وكان من أثر   العصر الحديث ،

هذه النزعة التفسيرية التي  تسلطت على قلوب أصحابها ، أن أخرج لنا المشغوفون بها كثيراً من الكتب ،  

ليها بطريق التصريح  يحاول أصحابها فيها أن يحملوا القرآن كل علوم الأرض والسماء ،وأن يجعلوه دالاً ع

أو التلميح  ؛ اعتقاداً منهم أن هذا بيان لناحية من أهم نواحي صدقه وإعجازه، وصلاحيته للبقاء ، وإن كان   

هذا النوع من التفسير لم يخل من بعض الشطحات والمخالفات من بعض من استعمله من المفسرين ، شأنه 

منهج س يقوم على  أنه  إلا   ، بالرأي  التفسير   تمنع   شأن  يحتاجه هو وضع ضوابط وشروط  ما  ليم، وكل 

، من التفسيرالتجاوزات، وهذا ما فعله العلماء بالفعل ، حيث بينوا وصنفوا وضبطوا كل ما يتعلق بهذا النوع  



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 628 

ولازالت جهودهم  تترا ،وحاولت في هذا البحث المختصر أن أجمع ما تيسر من أقوالهم وضوابطهم في  

 هذا الباب ؛ لتكون معيناً لمن يرغب في التأليف في هذا النوع من التفسير. 

 

 المطلب الأول : التعريف بالتفسير العلمي منهجا وأدلة . 

العلم لغة : " مصدر علم ، نقيض الجهل ، فهو يرادف الفهم والمعرفة ، ويرادف الجزم أيضا عندما       

 ( 1)يقابل بالظن أو الشك أوالوهم ".

وأما في الاصطلاح :  فهو عند الحكماء ))صورة الشيء الحاصلة في العقل (( ، وعند المتكلمين ))صفة     

يتجلى بها الأمر لمن قامت به((،أما عند الماديين المحدثين ،  فهو خاص باليقينيات التي تستند على الحس  

 (1).وحده

 معنى التفسير العلمي عند العلماء : -

قال  الذهبي : " نريد بالتفسير العلمي : التفسير الذى يحكم الاصطلاحات العلمية في عبارات القرآن  ،  

 (2)" . ويجتهد في استخراج مختلف العلوم والآراء الفلسفية منها 

يتوخى أصحابه إخضاع عبارات        الذى  التفسير   " : بأنه  المحتسب  المجيد عبد  الدكتور عبد  وعرفه 

القرآن للنظريات والاصطلاحات العلمية ، وبذل أقصى الجهد في استخراج  مختلف مسائل العلوم والآراء 

متقاربان ، وإن اختلفا في بعض الألفاظ ، ويمكن    –كما هو ملاحظ    –، وهذان التعريفان     (  3) الفلسفية منها "  

 أن يلاحظ عليهما أمران : 

يحكم الاصطلاحات     ((: أن فيهما عبارات يفهم منها التحامل على هذا اللون من التفسير مثل :    الأمر الأول    

العلمية في عبارات القرآن ( ،ومثل : )إخضاع عبارات القرآن للنظريات  ... إلخ(، وعلى ذلك فكل من يقرأ 

هذا التعريف أو ذاك، وليس له إلمام بهذا الاتجاه في التفسير يحكم عليه بأنه غير جائز؛ لأنه يخضع عبارات 

يمكن أن يقال :إن كل من يعرفه بهذا الشكل إنما يعرفه من    لكالقرآن للنظريات العلمية المتغيرة ، وعلى ذ 

 وجهة نظره المانعة لهذا الاتجاه في التفسير . 

: أن هذين التعريفين للتفسير العلمي لا يدلان على الصورة التي يريدها أصحابه ، والقائلون الأمر الثاني     

أو    ، القرآن  عبارات  في  العلمية  الاصطلاحات  يحكمون  تفسيرهم   في  بأنهم  يعترفون   لا  أنهم  إذ   ، به 

القرآن ببيان وجه    يخضعونها للنظريات العلمية ـــ وإن كان قد وقع من بعضهم ذلك ـــ وإنما يقصدون خدمة

من وجوه الإعجاز فيه ، وتقريب فهمه إلى عقول الناس في وقت ضعفت فيه الملكات اللغوية ، وغزا فيه 

 (4)العلم كل شيء في حياة الناس .

بقوله هو : "     العلماء  للتفسير العلمي الذي يتمشى مع الواقع هو ما عرفه به أحد  ولعل أقرب تعريف 

التفسير الذي يتحدث عن الاصطلاحات العلمية في القرآن ، ويجتهد في استخراج مختلف العلوم  و الآراء  

 (5) الفلسفية منها " .

 حكم التفسير العلمي وأقوال العلماء فيه :      

وبالعلوم   إن هذا الجانب من القرآن الكريم هو الذي كان تفسيره        ، الكونية  الأمور  في  العلم  في ضوء 

الإنسانية ، وربطه بها ، محل أحذ ورد بين العلماء على اختلاف المراحل التي مرت بها حركة التفسير منذ 

أن ترجمت العلوم والفلسفة من اللغات المختلفة إلى اللغة العربية ، ودونت العلوم حتى يومنا هذا ،فقد برزت  

إليه الفلسفة والعلم التجريبي   هل النص القرآن يمكن أن يشتمل على المعارف كلها فتضافالقضية الآتية ))

،والفكر الاجتماعي والسلوكي ، والأخــــلاقي ، أو أن القرآن كتاب هــداية وتوجيه وما يدل عليه من بعض 

 
   ( مادة )ع. ل. م(12/417نظر : لسان العرب ، لابن منظور )ي  - 8
   (1/5ينظر: مناهل العرفان ، للزرقاني ) - 1
   ( 417/ 2التفسير والمفسرون) - 2
 (   247ينظر : اتجاهات التفسير في العصر الحديث ) ص :  - 3
 (   72ينظر : التفسير العلمي للقرآن ، لأبي حجر) ص :  - 4
 (   125ص :  )التعبير الفني في القرآن ، لبكري شيخ أمين  - 5



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 629 

الآثار العلمية الأخرى ليس إلا للتدبر والاتعاظ ، وسلامة الإدراك، وصدق الاستدلال ، انقسم العلماء إزاء  

إلى فريقين : فريق يأخذ بتحكيم المصطلح العلمي في القرآن ، وحمل   -منذ  عصر مبكر  –هذه القضية  

قرآن )موسوعة( لكل العلوم  عبارة القرآن على وجه يطابق ما وصلت إليه علوم العصر ، باعتبار أن ال

المخترعات   كل  على  باشتماله  علميا  إعجازاً  القرآن  جعل  حتى  بعضهم  وبالغ   ، يجد  ،وما  ،منها  ماجد 

 والمستحدثات . 

 بينما الفريق الثاني ينكر هذا الاتجاه ،ويفرق بين الحقيقة الدينية التي اشتمل عليها القرآن ، وبين      

 لذلك وجب استعراض أدلة   (1)النتائج العلمية المختلفة التي هي نتائج العقول البشرية القاصرة،

 ليه.  المجيزين والمانعين ،وحجتهم فيما ذهبوا إ

 -ة المجيـــزين للتفسير العلمي :أدلــــ

طْنَا فِي الْكِتاَبِ مِن      :  إن هناك آية في القرآن تشير إلى أنه قد حوى كل شيء،فالله تعالى يقول  -1 ا فرََّ مَّ

رَب هِِمْ يحُْشَرُونَ   شَيْءٍ ۚ ثمَُّ إلَِى  
، وكلمة )الكتاب ( في الآية الكريمة لها معنيان : اللوح المحفوظ والقرآن     (2) 

الكريم ، وقد ذكر الرازي هذين القولين ،واستظهرأن المراد)بالكتاب( القرآن ؛ محتجا بأن الألف  واللام إذا  

مين هو القرآن دخلا على الاسم المفرد انصرف إلى المعهود السابق ، والمعهود السابق من الكتاب عند المسل

 (3)، فوجب أن يكون المراد من  )الكتاب ( في هذه الآية القرآن .

استدلوا ببعض الآثــار الواردة عــن السلف في هذا الشأن، مثل قــــــول عبد الله بن مسعود : ))من  أراد   -2

، وقول أبي الدرداء: ))لا يفقه الرجل حتى يجعل للقرآن وجوهاً((  (4) علم الأولين والآخرين فليثور القرآن ((  
وما أخرجه ابن جرير عن ابن مسعود أنه قال : ))أنزل في هذا القرآن كل علم وبين لنافيه كل شيء ، ،  (5)

 (6) ولكن علمنا يقصر عما بين لنا في القرآن ((

استدلوا بالمعقول فقالوا :القرآن الكريم هو حجة الله البالغة على عباده وموضع الحجة فيه      إعجاز   -3

الخلق ، وينبغي ألا يكون إدراك إعجازه موقوفا عًلى فصحاء العرب  ومن شاكلهم ، فالإنسانية كلها مخاطبة  

ز القرآن لكل إنسان ولوكان أعجمي  به ، والإنسانية العجم فيها أكثر من العرب ، ولابد  أن يتضح إعجا

 اللسان ؛ لتلزمه الحجة إن هو امتنع عن الإسلام. 

طلاً غير صحيح ، وذلك مثل  إن التفسير العلمي هو الذى يقينا من تعليل بعض الظواهر الكونية تعليلاَ با    -4

ته بعض كتب التفسير بالمأثور ، وغيره أن الرعد اسم لملك يسوق السحاب ، وأن الصوت المسموع  ما ذكر

يزجر به السحاب  ، وما قيل  ي  ر المخراق الذ منه صوت زجره السحاب أو صوت تسبيحه ، وأن البرق أث

 أيضا في الأرض وأنها مستقرة على ظهر حوت ، وما يتعلق بالأجرام السماوية، ومن أي العناصر تكوينها 

ينبغي لمفسر القرآن في عصر العلم أن يكون  بمعزل عن العلم  ، أو يقف بمسائل العلم في القرآن عند   -5

ولو فعل لأضر   ، يزال في مهده  العلم لا  ، حيث  المفسرون في صدر الإسلام  يفهمه  كان  الذى  المفهوم 

اء الإسلام أن يصطادوا في  بالإسلام ضرراً بليغاً  ، أو لحرمه من خير كثير ، وهو بذلك يتيح الفرصة لأعد 

 (7) الماء العكر فيزعمون أن القرآن يخالف العلم ،أو يقف حائلا دون تقدمه .

 

 

 

 
   (371اتجاهات التفسير في مصر في العصر الحديث ، عفت الشرقاوي، )ص:  - 1
   39سورة الأنعام آية - 2
 ( 4/41ينظر : التفسير الكبير ، للرازي )  - 3
وقال الهيثمي : رواه الطبراني بأسانيد ور جال أحدها رجال الصحيح ،     (9/135( ، المعجم الكبير ، للطبراني )3/347شعب الإيمان، البيهقي )  - 4

   (7/165مجمع الزوائد )
    (2/154لبرهان في علوم القرآن ، )ا - 5
   (471/ 2تفسير روح المعاني ، للألوسي ) - 6
   (200الاسلام في عصر العلم ، لأحمد الغمراوي )ص:   - 7



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 630 

 

 - كار التفسير العلمي :دوافع العلماء في إن

بيننا وبين     -1 الفهم الدقيق للألفاظ يحتم علينا فهمها في حدود الاستعمال الذى نزلت فيه ، وهذا يحول  إن 

 التوسع في جعلها تدل على معان لم تعرف بها وقت نزول القرآن .

،وأدركوه  لومهم   يجب الوقوف بعبارات القرآن عند ما فهمه العرب الخلص ، ولا نتجاوز ما ألفوه من ع -2

 من معارفهم ؛لأن البلاغة هي مراعاة مقتضى الحال . 

    ( 1) إن مهمة القرآن دينية ، وليست علمية. -3

يتنافى مع الإعجاز ، ولا يسيغه الذوق ،  التفسير العلمي يحمل أصحابه على تأويل القرآن تأويلاً متكلفاً     -4

   (2).السليم 

إن النظريات العلمية ليست لها صفة الدوام ، وحقائقها ليست مطلقة ، فماذا يحدث لو تبين أن إحدى هذه    -5

النظريات قد فقدت أهميتها  ، أوثبت عدم صلاحيتها  ، أومرت بتعديل جذري ، ماذا يحدث للقرآن لو ربطناه 

هم ، أو عدلوا في مناهجهم ونظرياتهم  بمثل هذه النظريات المتقلبة المحتملة ، وعلقنا صحته على صحة نظريت

 ؟ الحق أن هذا لا يليق بكتاب يهدى للتي هي أقوم  

من الصحابة والتابعين ومن يليهم  ـــ كانوا أعرف بالقرآن ، وبعلومه وما أودع فيه  ،   –إن السلف الصالح   -6

ما    لبلغنا منه  لهم في ذلك خوض ،ونظر    ولم يبلغنا أنه تكلم أحد منهم في شيء من هذا المدعى ،ولوكان 

إلا أن ذلك لم يكن ، فدل على أنه غير موجود عندهم ، وذلك دليل على أنه لم يقصد  يدل على أصل المسألة ،

 ( 3) لشيء مما قالوا . فيه تقرير

كل الأسباب السالفة الذكر جعلت بعض العلماء لا يجيزون العمل بالتفسير العلمي ؛  سداً للذرائع، وصوناً  

 للعقيدة والشريعة من الفساد .

لكن العلماء المجيزين للتفسير العلمي كان موقفهم مختلفاً  ، حيث اتجهوا إلى وضع الضوابط والشروط  

لقبول هذا  النوع من التفسير ، بدلاً من منعه مطلقا ، ذلك أنهم أدركوا أهمية التفسير العلمي في تقريب معنى  

ية لذاتها، إذا تقيد فيه المفسر بالضوابط  الآيات للتدبر والتفكر في عظمة الخالق ، وليس إثبات حقائق علم 

 والشروط. 

 

 المطلب الثاني : ضوابط التفسير العلمي عند العلماء .

إن هداية القرآن الكريم خالدة بخلوده  ، عامة بعموم  رسالته ، وما أحوج الناس إلى فهم هذه الهداية ،    

القيم  في  النظر  المادية عن  الظواهر  وأعمته   ، التجريبية  بالعلوم  فتن  الذى  المعاصر  عالمنا  ولاسيما في 

 الروحية وهداية السماء ، وفي القرآن الكريم دواؤه. 

الكريم هو منهج للقرآن  العلمي  التفسير  الثابتة    إن  العلمية  بالحقائق  القرآن من خلال ربطها  آيات  لتفسير 

الخالق، وبيان سبق   إبراز عظمة  بهدف  المحدودة ؛  أو  المثبتة  العلمية غير  بالنظريات  واليقينية ، وليس 

ه  القرآن للعديد من الحقائق الكونية  المكتشفة حديثاً ،ومع ذلك يجب أن يلتــزم هذا التفسير بضــوابط     صارم

تتابع  الأزمان ،وقبل أن أعرض خلاصة هذه  العلماء على  بينها  ؛ لتجنب تحميل القرآن ما لا يحتمله ، 

 الشروط يحسن استعراض بعض آراء العلماء في التفسير العلمي . 

هـ(  قال : ))لعلك تقول عظمت الأمر فيما سبق في فهم أسرار القرآن وما ينكشف   505أبو حامد الغزالي)ت  

من فسر القرآن   " :لأرباب القلوب الزكية من معانيه ، فكيف يستحب ذلك ، وقد قال صلى الله عليه وسلم  

 
   (373اتجاهات التفسير في مصر في العصر الحديث ، لعفت الشرقاوي، )ص:  - 1
   (31تفسير القرآن الكريم ، محمود شلتوت ، )ص:  - 2
 ( 2/79ينظر:  الموافقات ، للشاطبي ) - 3

 



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 631 

برأيه فليتبوأ مقعده من النار"  وعن هذا شنع أهل العلم بظاهر التفسير على أهل التصوف في تأويل كلمات 

في القرآن على خلاف ما نقل عن ابن عباس وسائر المفسرين ... وبالجملة  ، فالعلوم كلها داخلة في أفعال  

العلوم لانهاية لها ، وفي القرآن إشارة  الله تعالى وصفاته ، وفي القرآن شرح ذاته وصفاته وأفعاله ، وهذه  

إلي مجامعها ، والمقامات في التعمق في تفصيله راجعه إلي فهم القرآن ، ومجرد ظاهر التفسير لا يشير  

والمعقولات ففي القرآن  ،  إلى ذلك ، بل كل ما أشكل فهمه على النظار، واختلف فيه الخلائق في النظريات 

 (1)إليه رموز ودلالات عليه يختص أهل العلم بدركها (( .

اعلم أنه جرى على لساني في    ((: هو القائل في مقدمة تفسيره لسورة الفاتحة  :    هـ (   606الرازي  ) ت  

يمكن أن يستنبط من فوائدها ونفائسها عشرة آلاف مسألة    -الفاتحة  –بعض الأوقات أن هذه السورة الكريم  

، فاستبعد هــــذا بعض الحساد ، وقوم مـــن أهـــل الجهل والغي ،والعناد، وحملوا ذلك على ما ألفوه من 

ني ، والمباني ،....فإذا كان الأمر كذلك ظهر أنه تعالى إنما أنزل هذا أنفسهم من التعلقات الفارغة عن المعا 

الكتاب لهذه الفوائد ، والأسرار ،لا لتكثير النحو الغريب والاشتقاقات الخالية من الفوائد ، والحكايات الفاسدة  

   (2)، نسأل الله العون والعصمة ((.

(  فهو يقول  : )) جمع القرآن علوم الأولين والآخرين بحيث لم يحط بها  هـ655أبو الفضل المرسي )  ت  

خلا ما  استأثر به سبحانه وتعالى ، ثم    – صلى الله عليه وسلم    –علماً حقيقة إلا المتكلم بها، ثم رسول الله  

 ورث عنه معظم ذلك سادات الصحابة ،وأعلامهم مثل الخلفاء الأربعة وابن مسعود وابن عباس . 

تقاصرت    حتى قال: لوضاع لي عقال بعير لوجدته في كتاب الله تعالى ،ثم ورث عنهم التابعون بإحسان، ثم

بعون من   العلم ، وضعفوا عن حمل ما حمله الصحابة والتا  أهل  العـــــزائم، وتضـــاءل  الهمم، وفترت 

علومه، وسائر فنونه، فنوعوا علومه، وقامت كل طائفه بفن من فنونه ....وقد احتوى  على علوم أخر من 

 (3)قابلة و النجامة ، وغير ذلك((. علوم الأوائل مثل الطب ،والجدل، والهيئة ،والهندسة، والجبر ، والم

فهو يقول : ))كتاب الله بحره عميق ،وفهمه دقيق لا يصل إلى فهمه إلا من تبحر     هــ(794الزّر كشي )ت

في العلوم ، وعامل الله بتقواه في السر والعلانية ، وأجل ه عند مواقف الشبهات ، واللطائف والحقائق لا  

هي للعقل يفهمها إلا من ألقى السمع وهو شهيد ، فالعبارات للعموم وهي للسمع ، والاشارات للخصوص و

، واللطائف للأولياء وهي المشاهد ، والحقائق للأنبياء وهي الاستسلام ....وبالجملـــة فالعلوم كلها داخله في 

أفعال الله تعالى وصفاته ، وفي القرآن شرح ذاته وصفاته ، وأفعاله ، فهذه أمور تدل على أن في فهم القرآن  

ن ظاهر التفسير ليس ينتهي الإدراك فيه بالنقل ، والسماع لابد  مجالاً رحباً ومتسعاً بالغاً ، وأن المنقول م

منه......في ظاهر التفسير؛  ليتقي به مواضع الغلط ،ثم بعد ذلك يتسع الفهم والاستنباط ،.........ومن ادعى 

  فهم أسرار القرآن ، ولم يحكم الظاهر ، فهو كمن ادعى البلوغ إلى صدر البيت، قبل تجاوز الباب......... 

إن في القرآن علم الأولين والآخرين ،وما من شيء إلا ويمكن استخراجه منه ، لمن فهمه الله تعالى ، حتى 

رَ   ثلاثاَ وستين سنة من قوله تعالى :     –أن بعضهم استنبط عمر النبي ـــ  صلى الله عليه وسلم   وَلَن يؤَُخ ِ

ُ خَبِيرٌ بمَِا تعَْمَلوُنَ  ُ نَفْسًا إِذاَ جَاءَ أجََلهَُا ۚ وَاللََّّ  (4)  .  (( [11]سورة المنافقون آية  اللََّّ

فهو يقول : ))بأن القرآن يشتمل على علوم الأولين والآخرين ، كما يجعل  هــ (  911الجلال السيوطي )ت   •

اشتمال القرآن على العلوم المختلفة وجها من وجوه الإعجاز ....  أما أنواع العلوم فليس منها باب ، ولا  

ا  مسالة هي أصل إلا وفى القرآن ما يدل عليها ، وفيه عجائب المخلوقات وملكوت السماوات والأرض، وم 

  (5)في الأفق الأعلى ، وما تحث الثرى.......((

 
 ( 200/ 1إحياء علوم الدين للغزالي، ) - 1

    1237، ص : 1مفاتيح الغيب للرازي، ج:   - 2

   (126/   2، ص)2ينظر: الاتقان  في علوم القرآن،  للسيوطي ج:  -3
   (  155 -  153 :،ص 2ج: ) ينظر: البرهان في علوم القرآن ، للزركشي  - 4
 (   135   :،ص  2ج:  )ينظر : الاتقان في علوم القرآن ، للسيوطي   - 5



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 632 

نستخلص مما سبق من أقول العلماء في التفسير العلمي ، وأقوال علماء آخرين مما لا يتسع المجال لذكرهم  

في هذا البحث ، أن هناك ضوابطاً، و شروطاً لقبول التفسير العلمي، سأحاول تجميعها وعرضها باختصار  

 في النقاط التالية .

 ضوابط التفسير العلمي : 

التمسك بالنص القرآني ، ومدلول اللغة له دون تجاوزه إلى مفاهيم هي في الواقع غريبة عنه دخيلة عليه ،  -1

وذلك حتى لا نخرج به عن الهدف الذي نزل من أجله، وحتى لا نجعل  منه نقطة انطلاق لسرد قضايا  

عن سر الفكرة الرئيسة فيه علمية بحته تؤدي إلي ألوان متشعبة من الحديث ، أو تصورات خيالية تبتعد به  

 ، والمغزى العام له ، ولكن ذلك لا ينافي أن تذكر بعض الحقائق التي تزيد النص القرآني إيضاحاً. 

 توافق المعنى المراد إثباته مع الآيات الأخرى الواردة في نفس الموضوع . -2

ملاحظة سياق الآية أو الآيات بحيث لا تقطع الآية عن سابقها ولاحقها من الآيات ، وتفسر  وحدها ، فلا  -3

يجوز حمل الآية أو الآيات على معنى لا ينسجم مع السياق القرآني لتلك الآية أو الآيات ، فإن القرآن مرتب  

الكـــــلام بعضها مـــــع بعضها ، وهـــــو يرجع   ترتيباً منظوراً فيه إلي تسلسل المعاني ، ومناسب أجزاء 

 (1)إلى ركن من أركان مطابقة الكلام لمقتضى الحال .

التنبيه على مواطن الهداية   -4 إليها العلم من باب  عند التطبيق وفق هذه المبادئ تذكر الحقائق التي توصل 

المسائل   تستخرج  التي  الطريقة  عن  البعد  مع   ، فقط  الفهم  هذا  على  قاصر  معناها  أن  ، لا على  القرآنية 

، عليها  تدل  لا  التي  العبارات  من  العلمية   القضايا  أبعد    ،وتستنبط  على  إلا   ، عليها  للدلالة  تقصد  لا  و 

الاحتمالات التعسفية ، وعلى ذلك فإذا فسرنا بعض تلك الآيات المتعلقة بالكون حسبما تفيده ألفاظها محاولين  

زيادة البسط في معناها بالتأمل فيما أثبته العلم ، فإن ذلك يكون راجعاً إلي المقصد وهو   -في الوقت نفسه   -

 ة القدرة الإلهية. مزيد تقرير عظم

النظر في تفسير الآيات الكونية يجب أن يتجه أولاً إلى تبيين هداية القرآن تبييناً علمياً ، لا على أساس أن  -5

تجعل النظريات العلمية هي تفسير الآيات القرآنية ، ومعانيها التي قصدها القرآن ،  ولكن على أساس أن  

 يحتمل الشك، وهذا يتطلب بإلحاح من علماء  القرآن الكريم لا يصادم علما ًثبت بالبرهان القطعي ثبوتاً لا

الاسلام أن يتسلحوا بالعلم والمعرفة ،  بأوسع معانيها بقدر ما تتسع له الطاقة البشرية، والمتمكنون في العلم 

من المؤمنين تزيدهم النظريات العلمية في حقائق الكون ، وظواهر الطبيعة إيماناً بجلال الله وعظمة الخلاق  

 (2)العليم. 

 

 المبحث الثاني : موقف الشيخ أبي مزيريق من التفسير العلمي .

 المطلب الأول : التعـــــريف بالشيخ أبي مزيريق .        

م ،    1929، ولد في قرية  )رأس علي (بمصراته سنة    هو أحمــــــــد عبد السلام محمد أبومزيريق        

وهو أحد علماء ليبيا المشهود لهم بالعلم والفقه في الدين ورموزها الكبار في مجال الكتابة والتأليف، كانت 

هو  المنطقة  هذه  مــــن سكن  (وأول  على  )راس  منطقة  إلى  انتقلت  ثم   ، البيرة  منطقة  سكان  من  عائلته 

م وأمه من عائلة اشتيوي    1974توفي سنة  – رحمه الله    –باؤه يعرفون بالبيرة ،وكان أبوه  جده)أحمد(، وكان آ 

م، وكان جده فلاحاً وتاجراً ، وكان الشيخ أحمد يحب ه ويلتصق به كثيراً، ويقول الشيخ   1941توفيت سنة  

  أحمد عن  جده ، وقد مضى شطراً من طفولته تحت رعايته : 

)) كانت له مربوعة يجتمع فيها خواصه و وأصدقاؤه ، وكنت أحب الاجتماع بهم وعندما تعلمت القراءة 

 في الكتب كنت أقرأ لهم القصص ، وكتب التاريخ مثل :فتوح الشام ((

 

 

 
  (  10ينظر : التفسير ورجاله ، للشيخ محمد الفاضل بن عاشور ،)ص:  - 1
   (         472- 471ينظر :  التفسير العلمي للقرآن في الميزان ، لأبي حجر ،)ص: - 2



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 633 

 مكــــانته العلميــــة :   

كعادة   –ابتدأ الشيخ أحمد في طلب العلم بتوجيه من عائلته في سن مبكرة، فالتحق بالكتاتيب في بداية نشأته    

ثم بدأ في الدراسة الحرة في شتى العلوم الشرعية واللغوية والعقلية  وغيرها ،  تم تولى    –أهل هذه البلاد  

صل دراسته الجامعية بكلية أصول الدين بالجامعة الإمامة والخطابة ، وتعليم القرآن بجامع المغاربة ،تم وا 

الإسلامية بالبيضاء ،حيث كانت مناهج الكليات بالجامعة الإسلامية حينها أزهرية ، فمن درس نجح فيها،  

فكأنما تخرج من الجامع الأزهر، وليست المناهج وحدها أزهرية ،وإنما كان مدرسوها ممن درسوا في 

انعكس هذا التأسيس القوي القويم على نظرات الشيخ أبي مزيريق  التفسيرية  الأزهر ، وتخرجوا فيه ، وقد  

. 

م، وانقطع عن الفتوى تورعاً  ، وفهماً حتى فاضت الروح    2007ولم يترك التدريس إلا بعد مرضه حوالى  

 حمة واسعة ، وأسكنه فسيح جناته .ر –رحمه الله – م، بمدينة مصراته مسقط رأسه    2010إلى بارئها سنة  

 مــــــــن أهــــــــــم مؤلفاته:

 إرشاد الحيران إلى توجيهات القرآن في تفسير القرآن الكريم .-1

 شــــرح منظـــــومة الفطيسي في الفقــــــه المـــــــــالكي . -2

 كشــــــف المغطــــــــــــــى مـــــــــن حقــــــــائق الموطأ.  -3

 المنتخـــــــــــب مـــــــــــن أحــــــــــاديث لســـــــــان العرب. -4

 اقتبــــــــــاس الشعـــــــــــر الحكيم من آيات القرآن الكريم . -5

 كشــــــــــــف الغطــــــاء عمـــــــــا وقــــع في المأتم من أخطاء. -6

 مختارات خالدة ممتدة من تاريخ الإمامين جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده.-7

 نبراس الطــــــــــرائق لإظهـــــــــــــار ما فيها من الأبـــــــاطيل والحقائق . -8

 نبــــــــــــذة عـــــــن معهــــــــــــد القــــــويري الـــــــــــــديني. -9

 

 القيمة العلمية لتفسير )إرشاد الحيران إلى توجيهات القرآن(:     

إن القيمة العلمية الكبيرة لهذا التفسير من حيث أصالة مصادره ، ورصانة منهجه التي تعتمد على التفسير     

بالمأثور ، واهتمامه بالمعاني اللغوية والبلاغية في حدود ما يخدم النص القرآني ، واجتنابه للإطناب  ،  

ه في علم القراءات على قراءة قانون عن  فيشرح مسائل العقيد واختلاف علماء الأصول والفقهاء ، واقتصار

 ً القراءات الأخرى رسماً وضبطا إلى غيرها من  المدني ،ولم يخرج عنها  إلى الإضافات      .نافع  إضافة 

 العلمية المميزة التي أضافها الشيخ مما فتح الله به عليه من المعارف والعلوم.

 

 :  المطلب الثاني : موقف الشيخ أبي مزيريق من التفسير العلمي

بينت أن التفسير العلمي كان موضع أخد ورد بين العلماء الأقدمين ، فمنهم من أيده وقال به ، ومنهم من      

فنده ، ومنع منه ،لكن هذا اللون من التفسير كان أكثر رواجاً ،وأعظم قبولاً لدى المتأخرين، والمتتبع لتفسير  

تظهر له بوضوح هذه النزعة التفسيرية ، خاصة الشيخ أبي مزيريق ))إرشاد الحيران إلي توجهات القرآن((  

أن الشيخ أبا مزيريق صرح في مقدمة تفسيره  ، أنه اعتمد على تفسير التحرير والتنوير للطاهر ابن عاشور  

وهو من المجيزين للتفسير العلمي ، كما يتضح ذلك من قوله : ))حكمة الإبهام في القرآن أن ينطبق معنى    –

ه مما يحدث في المستقبل ، أو ينكشف للناس فيه ما كان خفياً عنهم ، إذ ورد في وصف اللفظ على ما يدل علي 

، ومن يجىء   كان معهم  ، ومن  نزل في زمنهم  الذين  قبل  نبأ من  فيه  وأن  تنتهي عجائبه،  أنه لا  القرآن 

 (1)بعدهم((.

كما نراه يفرق بين الحقيقة العلمية والنظرية العلمية فيقول : )) فالحقيقة العلمية قابلة للتجربة ،وثابتة في 

 جميع الأحوال ، أما النظرية العلمية فهي

 
   (         1/15ينظر: تفسير أبي مزريق ) - 1



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 634 

قائمة على فرض يفسر ظاهرة كونية أو عدة ظواهر، وهي قابلة للتغيير والتبديل ،والانقلاب ، فمن ثم لا  

القرآن ، ومجال غير مجال   القرآن عليها ، ولا تحمل هي على القرآن ،  فلها طريق غير طريق  يحمل 

ة الإيمان بهذا القرآن ، القرآن ، فتلمس موافقات من النظريات العلمية للنصوص القرآنية هو هزيمة لجدي 

واليقين بصحة ما فيه ، وأنه من لدن حكيم خبير ، هزيمة ناشئة من الفتنة بالعلم ، وإعطائه أكثر من مجاله  

الطبيعي الذى لا يصدق، ولا يوثق به إلا في دائرته ،فلينتبه إلي دبيب الهزيمة في نفسه ، من يحسب أنه 

ويخدم العقيدة ، ويثبت الإيمان ، فإن الإيمان الذى ينتظر كلمة العلم    بتطبيق القرآن على العلم يخدم القرآن ،

المتقلبة ليثبت لهو إيمان يحتاج إلي إعادة النظر فيه ، إن القرآن هو الأصل ،والنظريات العلمية توافقه أو 

ا تركها  وقد   ، القرآن  فمجالها غير مجال  الثابتة  التجريبية  العلمية  الحقائق  أما  للعقل تخالفه سواء،  لقرآن 

 البشرى يعمل فيها بكل حريته ، ويصل إلى النتائج التي يصل إليها بتجاربه، ووكل نفسه بتربية هذا العقل

على الصحة والاستقامة والسلامة  ، وتحريره من الوهم والخرافة ، كما عمل على إقامة نظام للحياة يكفل  

 ( 1) ونشاط((. لهذا العقل أن يستقيم ، وأن يتحرر ، وأن يعيش في سلام

يفهم من قوله هذا أنه ينكر إخضاع الآيات القرآنية للنظريات العلمية فقط ، أما فهم الآيات القرآنية في ضوء  

 الحقائق الثابتة، والقواعد المستقرة  فلا يرى مانعاً منه.

 

 - مـــــن تفسيــــــره العلمي : نمــــــاذج  

نَ الْأرَْضِ تكَُل ِمُهُمْ أنََّ النَّاسَ كَانوُا  عند تفسيره لقوله تعالى :  -  1 وَإِذاَ وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أخَْرَجْنَا لهَُمْ داَبَّةً م ِ

بُ بِآيَاتنَِا فهَُمْ يوُزَعُونَ  (82)بِآيَاتنَِا لَا يوُقِنوُنَ   ن يكَُذ ِ مَّ ةٍ فَوْجًا م ِ حَتَّى  إِذاَ جَاءُوا  (83) وَيَوْمَ نحَْشُرُ مِن كُل ِ أمَُّ

اذاَ كُنتمُْ تعَْمَلوُنَ  قَالَ أكََذَّبْتمُ بِآيَاتِي وَلمَْ تحُِيطُوا بهَِا عِلْمًا أمََّ
(2)   

وتحرك ، ومشى من الأرض : من مواد الأرض كالمعادن ، والفحم ، والنفط ،   دب    الدابة كل ما  ))يقول : 

بِآيَاتنَِا لَا    تكلمهم :تحدثهم بلسان الحال ، وتجرحهم ، أو تقطعهم إرباً إرباً في الحال ،    أنََّ النَّاسَ كَانوُا 

أيقن به وتيقنه : علمه وحققه والناس الآن لا يعلمون حقيقة  آيات الله؛ لأنهم انصرفوا إلى عبادة     يوُقِنوُنَ 

المادة ، فلم يكن منهم من يأمر بالمعروف ، وينهى عن المنكر ، فغلب عليهم عمل الشر ، فاستحقوا بذلك 

يد وقع في هذا الزمان ، بأن  ماحل بهم من الحوادث المؤلمة ، والمآسي المفجعة في النفس والنفيس إنه وع 

أخرج الله للناس دابة من الأرض من الحديد ، والنحاس ، والفحم والنفط ،تحطم الأجسام ،وتقطع الأنام بما  

 (3) (( لها من سرعة الحركة ،وقوة الاصطدام 

تفسير الشيخ أبي مزيريق للدابة المذكورة بآخر سورة النمل ، بأنها السيارة والقطار وما إليها ، ولكونها  

لكنه   )تكلمهم( أي: تكلم الناس ، بمعنى :  تجرحهم ، هو تأويل يتجانس مع اللغة ، وبساير الواقع المعاصر،

يتعارض مع الروايات الصحيحة في شأن الدابة ، أيضا هذا التفسير للدابة تنقصه الدقة في  المناسبة بين  

ـد ،  فالقول أريد به أخبار الوعيـ  الآية ، وبين ما تقدمها من الآيات التي عطفت عليها عطف قصة على قصة

باستبط  التي بقـــولهم في الآيـــاكـــذبوها متهكمين  عَلَى     ـــات السابقة : ء وقوعها  فَضْلٍ  لَذوُ  رَبَّكَ  وَإِنَّ 

يشَْكرُُونَ   النَّاسِ  لَا  أكَْثرََهُمْ  كِنَّ  وَلَ 
قوله  )4( في  والوقوع   ، عليه  المقام  لدلالة  للعهد  القول  في  فالتعريف   ،

)وقع(مستعار لحلول وقته ، والتعبير عن وقوعه بصيغة الماضي لتقريب زمن المستقبل من المضي ولتحقيق  

اسم للحي من غير الإنسان مشتقة من الدبيب وهو المشي على  -في اللغة العربية    - الوقوع أما الدابة  فهي  

 رض وهومن خصائص الأحياء . الأ

والقرآن أثبت للدابة كلاماً ،وأسند اليها  التكلم، والسيارة والقطار لا تتكلم ، والكلام المسموع منها هو كلام  

الإنسان الذى تحمله ، فشأنها شأن غيرها من الآلات التي اخترعها الإنسان ، كما أن في الآية ربطا تاما بين  

 
 (           25/ 6،ص : 6تفسير أبي مزيريق )ج/ - 1

 84- 83- 82 سورة النمل آية - 2
   (.9/74)    تفسير أبي مزريق - 3
   73سورة النمل آية  - 4



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 635 

الدابة مرتبط تمام الارتباط   أداة الشرط )إذا (،وبين جوابها وهو )أخرجنا( مما يدل على أن خروج هذه 

بحلول وقت الوعيد ، الذى وعد به المكذبون ، كما أن هذا التفسير بعيد كما ورد عن النبي صلى الله عليه  

شيء في التفسير ، وصح ذلك    –لم  صلي الله عليه وس  –والمقرر لدى العلماء كلهم أنه إذا ورد عنه    -وسلم

عنه ، فلا يعدل عنه إلى غيره؛ لأنه أعلم خلــــق الله بمعاني القـــــرآن المنزل عليــه ، وقد روى مسلم بسنده 

صلى الله عليه وسلم    – عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال : حفظت حديثاً لم أنسه بعد ،سمعت رسول الله  

خروجاً طلوع الشمس من مغربها ، وخروج الدابة على    –علامات القيامة    –ت  يقول  : " إن أول الآيا  –

 ( 1) الناس ضحى، و أيتهما كانت قبل صاحبتها ، فالأخرى على أثرها قريبا" .

وحسبنا أن نقف عند النص القرآني ، والحديث الصحيح الذى يفيد أن  خروج الدابة من علامات الساعة ، 

وأنه إذا انتهى الأجل الذى تنفع فيه التوبة وحق القول على الباقين ، فلن تقبل منهم توبة بعد ذلك ، وإنما  

 (  2)يقضى عليهم بماهم عليه حينئذ يخرج الله لهم دابة  تكلمهم.

ومن أمثلة اجتهادات الشيخ أبي مزيريق في استخلاص مبتكرات من القرآن الكريم ، واستخراجها ؛    -2

ن    قلُْ هُوَ الْقاَدِرُ عَلَى    ليدل بها على مخترعات العصر ، تفسيره لقوله تعالى :    أنَ يبَْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذاَباً م ِ

فُ  انظُرْ كَيْفَ نصَُر ِ بعَْضٍ ۗ  بَأسَْ  بعَْضَكُم  وَيذُِيقَ  شِيعًَا  يلَْبسَِكُمْ  أوَْ  أرَْجُلِكُمْ  أوَْ مِن تحَْتِ  لعَلََّهُمْ    فَوْقكُِمْ  الْآيَاتِ 

، قال الشيخ : ))هذا تذكير بقدرته على تعذيبهم إثر التذكير بقدرته على تنجيتهم ،لا فرق فيهما    (3)يَفْقهَُونَ 

بين أفرادهم ، وبين مجموعهم وجملتهم ، وإنذار  بأن عاقبة كفر النعم أن تزول وتحل محلها النقم ، ولما  

، أومن تحت الأرجل ،    كان لفظ العذاب في الآية نكرة جاز  حمله على كل عذاب يأتي من فوق الرؤوس

مثل هذا الإبهام   أومن رؤساء الناس ، أومن عامتهم ،ولولا أن هذا الإبهام مراد  ؛ لصرح بالمراد ، وحكمة

في القرآن أن ينطبق معنى اللفظ على ما يدل عليه مما يحدث في المستقبل ، أو ينكشف للناس فيه، ما كان 

خفيا عنهم ،  هذه الآية ظهر تفسيرها في هذا الزمان بما اخترع البشر من طائرات وصواريخ ، ومفجرات  

الذرة التي لم تكن تخطر على بال أحد ،   جوية، وأرضية  وغازات خانقة ، وصاعقة من كوارث انفجار

بسبب ما ظهر بين الناس من التفرق والتمزق ، والتحزب عنصريات وطوائف ومذاهب ، وأحزاب تعادي  

ضا، وهذا أمر محسوس في كل مكان من أنحاء الأرض ، ولاشك في  بعضها بعضا، وتناصر بعضها  بع 

 .(4) منزل القرآن هو علام الغيوب(( –تعالى  –أن دلالة الآية على هذه المخترعات مراد ؛ لأن الله  

هذا التأويل الذى يذكره الشيخ  أبومزيريق  هو بعينه تأويل الشيخ محمد رشيد رضا في تفسيره لهذا الآية  

إذ يقول : )) هذه الآية التي ظهر تفسيرها في هذا الزمان بهذه الحروب الأوروبية التي لم يسبق لها نظير ،  

فقد أرسل الله على الأمم عذابا من فوقها بما تقذفه الطيارات والمناطيد من المقذوفات النارية ، والسموم  

البخارية والغازية التي لم تعرف قبل هذه الحروب ، وعذابا من تحتها بما يتفجر من الألغام النارية ، وبما  

، ولبسها شيعا متعادية ، وأذاق بعضها  ترسله المراكب الغواصة في البحر التي اخترعت  في هذا العصر  

تقتيل والتخريب مالم يعهد له نظير في الأرض ، ولاشك أن في دلالة الآية على بأس بعض ، فحل بها من ال 

منزل القرآن هو علام  الغيوب ؛ وفي الحديث المرفوع ما يشير    -هذه المخترعات مراد ؛ لأن الله تعالى  

عليه صلى الله  –إلى ذلك ، فقد  روى أحمد والترمذي من حديث سعد بن أبي وقاص قال : " سئل رسول الله  

، فقال   قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذاباً من فوقكم أومن تحت أرجلكم    عن هذه الآية : – وسلم 

 .(6)   ، ويقويه  ما ورد في تطبيقها على أمتنا (5) أما إنها كائنة ، ولم يأت تأويلها بعد"  رسول الله :

   (7)  بينما نجد جمهور المفسرين ذكروا في تأويل هذه الآية قولين:

 
   (4/2225(،)2901أخرجه مسلم في صحيحه ،كتاب الفتن وأشراط  الساعة ،باب : في الآيات التى تكون قبل الساعة ، حديث رقم) - 1
 (   38/  20(  ، وتفسير التحرير والتنوير ) 20/2667ينظر :في ظلال القرآن ، لسيد قطب ) - 2
   66سورة الأنعام آية  - 3
     (  84/   4تفسير أبي مزيريق )  - 4
 (.     5/262(، ) 3066رواه الترمذي في سنته ، كتاب : تفسير القرآن عن رسول الله ، باب : ومن سورة الانعام حديث رقم ) - 5
   1/170)   ينظر : تفسير المنار - 6
   (.3/283للسيوطي ) ( وتفسير الدر المنثور13/19نظر :التفسير الكبير .للرازي )ي  - 7



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 636 

المطر النازل عليهم كما  :حمل اللفظ على حقيقته ، فيكون العذاب النازل عليهم من فوق مثل    القول الأول

نوح ، والصاعقة النازلة عليهم ، وكذا الصيحة كما  حصب  قوم لوط  ، وكما رمى أصحاب الفيل   في قصة

، وأما العذاب الذى ظهر من تحت أرجلهم، فمثل الرجفة ،ومثل خسف قارون ، وقيل هو حبس المطر و 

 النبات ، وبالجملة فهذه الآية  تتناول جميع أنواع العذاب ، وظهورها من أسفل .  

: ))عذابا من فوقكم -رضي الله عنهما    –: أن يحمل هذا اللفظ على مجازه ، كما قال ابن عباس    القول الثاني

، أي : من الأمراء ، ومن تحت أرجلكم من العبيد والسفلة (( ،  وقال ابن جرير : )) وأولى التأويلين في  

هو ذلك دون   ذلك بالصواب عندي ، وذلك أن المعروف في كلام العرب في معنى فوق وتحت الأرجل

تأويله  ،فحمله    أن الكلام إذا تنوع في  غيره، وإن كان لما روي عن ابن عباس في ذلك وجه صحيح ، غير

على الأغلب الأشهر من معناها أحق ، وأولى من غيره ، مالم تأت حجة مانعة من ذلك يجب التسليم لها(( 

. (1) 

لقوله    -3 تفسيره  ذلك  أمثلة  لَا    :  - تعالى    –ومن  مَا  وَيخَْلقُُ  وَزِينَةً ۚ  لِترَْكَبوُهَا  وَالْحَمِيرَ  وَالْبغَِالَ  وَالْخَيْلَ 

2تعَْلمَُونَ 


))  

من معجزات القرآن الغيبية ، وأنها إيماء ويخلق  مالا تعلمون   يقول الشيخ أبومزيريق : )) وقوله تعالى : 

، وهي   والحمير  والبغال  الخيل  ذكر من  أجدى عليهم مما  باختراع مراكب هي  البشر  أن الله سيلهم  إلى 

شاحنات النقل البرية والبحرية والجوية ، مما كانت لم تخطر على بال المفسرين  الأوائل ، فكل هذه مخلوقات  

يكن يعلمها  من كانوا قبل عصر وجود كل منها ، وإلهام الله الناس ؛لاختراعها    نشأت في  عصور متتابعة ، لم

والعلم ، وبما   الذكاء  بما فطرهم عليه من  البشر  المخترعين من  ألهم  الذى  هو ملحق بخلق الله، فالله هو 

 (  3)لى   تدرجوا في سلم الحضارة ، واقتباس بعضهم من بعض إلي اختراعها  ، فهي بذلك مخلوقة  لله  تعا

 ( 4) قاويل : رون في تأويل هذه الآية ثلاثة  أو ذ كر المفس

 : مالا تعلمون من الخلق، وهو قول الجمهور.  أحدهما 

      -رضي الله عنهما  –: قيل هي عين تحت العرش، قاله ابن عباس  الثاني

: يخلق لكم في الجنة غير ما ذكر من النعم الدنيوية مالا تعلمون ، أي: ما ليس من شأنكم أن تعلموه    الثالث

اعددت لعبادي الصالحين ما    " :     -تعالي–حكاية عن الله    -صلي الله عليه وسلم  -،وهو ما يشير إليه بقوله 

 .( 5)" لاعين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر علي قلب بشر

ا فِي بطُُونِهِ مِن بيَْنِ فرَْثٍ وَدمٍَ لَّبَناً    وفي تفسيره لقوله تعالي:     -4 مَّ نُّسْقِيكُم م ِ وَإِنَّ لكَُمْ فِي الْأنَْعاَمِ لعَِبْرَةً ۖ 

خَالِصًا سَائغِاً ل ِلشَّارِبِينَ 
)6(  

مم هو؟ إنه مستخلص من بين فرت...فالفرث ما يتبقى    يقول الشيخ:))فهذا اللبن الذى تدره ضروع الأنعام  

الأمعاء   خلايا  تمتصها  التي  العصارة  خلاص  والدم  الهضم  بعد  والغليظة  الرقيقة  والأمعاء  الكرش  في 

ما اللبن فهـــــو خلاصة من الغذاء الذى تحول لى كل خلية من خلايا الجسم.....أوتحويلها إلى دم يذهب إ

إلى فرث ودم ... فهذه الخلاصة تذهب إلى الغدد التي تفرز اللبن بديع صنع الله العجيب الذي لا يرى أحد  

كيف يتكون ، ولا كيف يكون ... وعملية تحول الخلاصات الغذائية في الجسم إلى دم ، وتغذية كل خلية  

عملية عجيبة فائقة العجب..... كما تتم عمليات الاحتراق .... وفي   ا من مواد هذا الدمبالمواد التي تحتاج إليه

كل لحظة تتم في هذا الجهاز الغريب عمليات هدم وبناء مستمرة ، لا تكف حتى تفارق الروح الجسد  ......  

وقد بقى هذا كله سراً إلى عهد قريب ، وهذه الحقيقة العملية التي يذكرها القرآن هنا عن خروج اللبن من  

 
   (.7/221تفسير الطبري ) - 1
   8سورة النحل آية  - 2
   (.6/513تفسير أبي مزيريق ) - 3
   (.10/80(، وتفسيرالقرطي )83/ 14(، وتفسيرالطبري )3/180ينظر:تفسيرالنكت والعيون،للماوروي )  - 4
هريرة_  - 5 أبي  صحيحه،عن  في  البخاري  عنه- أخرجه  الله  حديث  - رضي  وإنهامخلوقه،  الجنه   صفة   باب:ماجاءفي  _كتاب:بدءالخلق، 

   (. 3/1185(،)3072رقم)
   66سورة النحل آية  - 6



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 637 

بين فرث ودم لم تكن معرفة لبشر ، وما كان بشر في ذلك العهد ليتصورها فضلاً على أن يقررها بهذه الدقة 

يحمل أدلة الوحى من الله  في خصائصه الأخرى لمن يدرك هذه    –العملية الكاملة ، وما يملك إنسان يحترم  

    (1) فحم المجادلين المتعنتين((.الخصائص ويقدرها ، ولكن ورود حقيقة واحدة على هذا النحو الدقيق ي

ومن هنا يظهر تأثر الشيخ أبي  مزيريق بتفسير الشيخ محمد الطاهر بن عاشور بتفسيره العلمي لهذه الآية  

وجه العبرة في ذلك أن ما تحتويه بطون الأنعام من العلف والمرعى ينقلب بالهضم في المعدة  ((، إذ يقول 

ثم الكبد ثم غدد الضرع مائعاً يسقى ، وهو مفرز من بين إفراز فرث ودم.... ،والمعنى : إفراز ليس هو بدم  

هو شبيه بالفضلات في ؛ لأنه ألين من الدم، ولأنه غير باق في عروق الضرع كباقي الدم في العروق ، ف

ي ا فِ مَّ لزوم إفرازه ، ولما كان اللبن يحصل في الضرع لا في البطن جعل مفعولاً لفعل )نسقيكم (وجعل )مِ 

لمورده ،فليس اللبن مما في البطون... وهذا الوصف العجيب من معجزات القرآن    ( تبييناً لمصدره لا  اهَ ونِ طُ بُ 

العلمية ، إذ هو وصف لم يكن لأحد من العرب يومئذ أن يعرف دقائق تكوينه، ولا أن يأتي على وصفه بما 

   (2) (( لووصفه به العالم الطبيعي  بأوجز من هذا وأجمع 

ومن تفسيره العلمي لقضايا كونية ،حيث إن القرآن الكريم يعرض على الإنسان صور هذا  الكون عرضاً   -5

صحيحا ً لا غبار عليه ، ولا يقرر إلا الواقع الذي لا يتصل بالخيال ،ولا يناقض العلم الصحيح ، فيقول  

هُوَ الَّذِي جَعلََ لكَُمُ الْأرَْضَ ذلَوُلًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبهَِا وَكُلوُا    الشيخ أبومزيريق  في تفسيره لقوله تعالى :   

زْقِهِ ۖ وَإلِيَْهِ النُّشُورُ  مِن ر ِ
فالقرآن يذكر الناس بخطابهم مباشرة  هذه النعمة الهائلة ، ويبصرهم بها ، في    (3) 

هذا  التعبير الذى يدرك منه كل أحد، وكل جيل يقدر ما ينكشف له من علم هذه الأرض الذلول ، والأرض  

بالقدم وعلى ال القدامى هذه الأرض المذللة  للسير فيها  دابة ، الذلول  كانت  تعنى في أذهان المخاطبين 

  – فيما اهتدى إليه حتى اليوم    –والمذللة للزرع والجني و الحصاد....وهي  مذلولات مجملة يفصلها العلم  

تفصيلاً يمد في مساحة النص القرآني في الإدراك، فمما يقوله في  مدلول الأرض الذلول: إن هذا الوصف  

ض ، فالأرض هذه التي نحس بها ثابتة  )ذلولا( الذى يطلق عادة على الدابة مقصود في إطلاقه  على الأر

 ك.م(، .1500)مستقرة ساكنه هي دابة  متحركة... فهذه الدابة التي نركبها تدورحول نفسها بسرعة ألف ميل  

ثم تدور مع هذا حول الشمس بسرعة حوالي خمسة وستين الف ميل في الساعة، فهذه الدابة الذلول التي  

تتحرك هذه الحركات الهائلة في وقت واحد ، فهي ثابتة علي وضع واحد في أثناء الحركة ......والنص  

القدر الذي يبلغ إليه علمه القرآني يشير إلي  هذه الحقائق ؛ ليعيها كل فرد وكل جيل بالقدر الذي يطيق، وب

))    (4  ). 

سير)إرشاد الحيران إلى  توجيهات  كــــانت تلك بعض النماذج التي وفقني الله للعثور عليها ، بين طيات تف

من المؤيدين للتفسير العلمي في العصر الحديث باعتدال   القرآن ( والتي تؤكد علي أن الشيخ أبا مزيريق

وبدون تكلف، ولا خروج  عن المعني الأصلي ؛ ليظهر للناس أن القرآن لا يقف في سبيل العلم ,و لا يصادم  

ما صح من قواعده  و نظرياته ،وذلك بما يهديه الله إليه من الدقة في التوفيق بين قضايا القرآن  ، وقضايا  

 حديث.العلم ال

 

 ــةلخـــاتمـا

 . ـــوله محمد ، وآله وصحبه أجمعينالحمــــــــد لله نحمـــــــــده ،و نستعينه  ونصلــــى على نبيه ورســـــ    

 وبعد : 

فإن القرآن الكريم قد أخذ مكان الصدارة في حياة المسلمين منذ نزل من السماء يرسم معالم الطريق ، ويضع  

 أساس التشريع ، وينظم السلوك ، ويسمو بمدارك الإنسان ، ويهدى للتي هي أقوم .  

 
   (   44/   7تفسير أبي مزيريق )  - 1
 (  14/200تفسير التحرير والتنوير ) - 2
   15سورة الملك آية  - 3
   ( 12/75)تفسير أبي مزيريق  - 4



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 638 

 

 نتائج البحث:

إن التفسير العلمي هو التفسير الذى يحاول فيه المفسر تطبيق ما قال به العلم على ما جاء في القرآن    -1

الكريم ، بهدف إثبـــــــات وجه من وجوه الإعجاز للقرآن الكريم ، وبالتالي إثبات أنه من عند الله ،أو بهدف 

 إثبات أ نه لا تناقض بين الدين والعلم . 

إن التفسير العلمي ما هو إلا فهم للآية والآيات بوجه من وجوه الدلالة على ضوء ما أثبته العلم، وليس    -2

معنى هذا أن النص القرآني لا يفهم إلاعلى هذا الوجه من الوجوه ، وعلى ذلك فإذا ظهر خطأ ما قال به  

هم حكم من آية ما  ، ثم يتبين خطأ فهمه  العلم ، ظهر فهم الآية على ذلك الوجه  ، لا خطأ الآية نفسها كما يف

 بظهور دليل على هذا الخطأ.

 انقسم العلماء في التفسير العلمي إلى مجيزين ومانعين ، ولكل أدلته. -3

 وضع العلماء ضوابطاَ للتفسير العلمي ، تحفظه من الغلو والمخالفات .  -4

صاحب التفسير هو أحمد عبد السلام أبومزيريق أحد علماء ليبيا المشهود لهم بالعلم والفقه في الدين ،   -5

 ورموزها الكبار في مجال الكتاب والتأليف ، له العديد من الآثار العلمية .

تفسيرإرشاد الحيران إلى توجيهات القرآن تفسر بالرأي المحمود  ، وهو يتبع المنهج المعتدل الوسط،    -6

بصدق  يعكس   ، تفسير عصري  وهو   ، والتفريط  الإفراط  متاهات  عن  به  يبتعد  أن  مفسره  استطاع  وقد 

 عية من التفاسير. ووضوح توجهات العصر ، وحاجة المجتمع الإسلامي ، والمكتبة الإسلامية إلي هذه النو 

ن الشيخ أبا مزيريق من العلماء الذين لا يرون مانعاً  من الاستفادة بما أثبته العلم في إيضاح حقائق إ  -7

القرآن ، وكل ما كان من الحقيقة في علم من العلوم ، وكان النص القرآني له تعلق به ، فالحقيقة العلمية  

 مراده سواء فهمت من النص أم لم تفهم. 

لم يكن الشيخ من المغالين الذين جعلوا من القرآن موسوعة علمية مشتملة على كل صغيرة وكبيرة من    -8

المخترعات والمكتشفات ،لكنه كان من المقتصدين في هذا الاتجاه ، ويقرر بأن القرآن الكريم لم ينزله الله  

أنه حث على العلوم الكونية في كثير    لشرح  ، وتفصيل العلوم  ، والفنون الكونية ،  ولكن من مزايا القرآن  

من آياته ، وأنه لم يتمكن أحد من إثبات أية أخطاء علمية فيه ، وأن عجائب المخلوقات تذكر للتنبيه على  

 حكمة الله فيها. 

 

 أهم المصادر والمراجع

 القرآن الكريم برواية قالون عن نافع المدني .  -

 (.1951( ، )3الإتقان في علوم القرآن  ،  للسيوطي ،ط ) .1

 .  1968إحياء علوم الدين ، أبو حامد    محمد بن محمد الغزالي ، مؤسسة   الحلبي ،    القاهرة  ، .2

المدار الإسلامي،   .3 دار  أبي مزيريق ،  السلام  ،للشيخ أحمد عبد  القرآن  توجيهات  إلى  الحيران  إرشاد 

 . 2011بيروت ، لبنان الطبقة الأولى 

 . 1957، 1محمد أبو الفضل ، ط : بدر الدين محمد الزركشي ،تحقيق ؛البرهان في علوم القرآن ،  .4

 .1973،   1ب ، دار الفكر ، ط عبد المجيد عبد المحتسجاهات التفسيرفي العصر الحديث ،ات .5

 .1972عفت الشرقاوي، مطبعة الكيلانى ، القاهرة  التفسير في مصر في العصر الحديث،اتجاهات  .6

 . 1973،  1التعبير الفني في القرآن ، بكري شيخ أمين ،ط   .7

 . 1984تفسير التحرير والتنوير ،محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر ،  .8

 . 2001،  2التفسير  العلمي للقرآن في الميزان ، أحمد عمر أبو حجر ، دار المدار الإسلامي ط ،  .9

 . 1954، دار المنار4تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار (، محمد رشيد رضا ، ط، .10

 .    1973تفسير القرآن الكريم ، محمود شلتوت ، ط دار الشروق الخامسة  ،  .11

 التفسير ورجاله ، محمد الفاضل بن عاشور ، طبعه مجمع البحوث الإسلامية .    -12



Journal of Libyan Academy Bani Walid 2026 
 

 

J o u r n a l  o f  L i b y a n  A c a d e m y  B a n i  W a l i d  Page 639 

 . 1962التفسير والمفسرون ،محمد حسين الذهبي، طبعة دار الكتب الحديثة    -13

 هــ  . 1301القرآن ، محمد بن جرير الطبري ،  طبعة بولاق ،  جامع البيان في تفسير آي   -14

 . 1967الجامع  لأحكام  القرآن ، القرطبي ، الطبعة المصورة عن طبعة دار الكتب ،     -15

 هــ  .1301روح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني ،الألوسي ، طبعة بولاق ،    -16

لبنان،ط:   -سورة ،دار إحياء التراث العربي ،بيروت عيسى محمد  بن عيسى بن    سنن الترمذي ،لأبي    -17

 .  الأولى

أبي عبد الله محم    -18 البخاري ، للإمام  البخاري ،صحيح  بن إسماعيل  الصفا ، ط: الأولى ، د  مكتبة 

2003. 

للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، دار الكتب العلمية بيروت  صحيح مسلم ،    - 19

 م.  2001لبنان ، ط : الأولى ، 

   1975في ظلال القرآن ، سيد قطب ، دار الشروق ،      -20

 . 1955لسان العرب ، جمال الدين بن منظور ، طبعة بيروت  ،     -21

 .   1407مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، على بن أبي بكر الهيثمي، دار الريان بيروت     -22

 .  1983،    2ط :   –الموصل  –المعجم  الكبير، سليمان بن أحمد الطبراني ، مكتبة الزهراء   -23

 .3مناهل العرفان في علوم القرآن ، محمد عبد العظيم الزرقاني  ، عيسى الحلبى ، ط     -24

 الموافقات في أصول الأحكام ، الشاطبي ، طبعة مصطفى محمد .     -25

، النكت والعيون، لأبي      -26 العلمية  الكتب  البصري ،دار  الماوردي  الحسن على بن محمد بن حبيب 

 بيروت /لبنان.
 

Compliance with ethical standards 

Disclosure of conflict of interest 

The authors declare that they have no conflict of interest. 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of 

the individual author(s) and contributor(s) and not of JLABW and/or the editor(s). JLABW and/or the editor(s) 

disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, instructions, or 

products referred to in the content. 


